24.11.2010

Ишта-дэвата Даттатрейя. Качества, присущие Бхагавану Даттатрейе.

Когда мы читаем мантру Ом, если мы слушаем сильные вибрации, то каждая клеточка нашего тела начинает вибрировать в унисон с мантрой ОМ. Считается, что домохозяевам не нужно много читать мантру Ом, иначе у них возникнет сильное чувство отречения, все они станут монахами или отшельниками. То есть мантра Ом освобождает.

Одна женщина в Индии пришла к одному саньяси и сказала: «Я читаю мантру Ом уже несколько миллионов раз, и что-то с жизнью моей происходит, меня все родственники покидают, материальные средства исчезают, я сижу и только медитирую.

Саньяси сказал: «Ты домохозяйка, зачем тебе читать мантру Ом? Если ты ее будешь читать, ты быстро станешь саньяси. Читай Гаятри-мантру, Гаятри-мантра для домохозяев лучше».

Если мы читаем мантру Ом и концентрируемся на звуке А, это звук, дающий реализацию в этом мире, А – это Вишва, измерение материального мира, процветание. Если концентрироваться на звук У, то мы станем великими магами, мистиками, оккультистами, йогами сновидения, сиддхами, а если на М, то вся наша карма растворяется, мы стараемся только созерцать, быть в самадхи и медитировать. Мы же Лайя-йоге читаем мантру, не фиксируясь ни на одном из слогов, пронизываем присутствием все три измерения, все три свары. Когда мы читаем мантру Гаятри, мы призываем благословение бога солнца Сурьи, Брахмы-Творца в аспекте Хираньгарбхи, Золотого Света, Сурьи-Савитара, пробуждаем нашу интуитивную мудрость.

Наконец, когда мы читаем Гаятри Даттатрейи, мы призываем интуитивную мудрость Даттатрейи, поскольку Даттатрейя, это наше избранное божество, мы пробуждаем и призываем нашу интуицию с помощью Датта Гаятри. Она звучит так:

***Ом Даттатрейяя видмахе***

***Атрипутрая дхимахи***

***Танно Датта прочодаят***

*Да познаем мы Даттатрейю.*

*Да будем мы медитировать на сына риши Атри.*

*Пусть Даттатрейя направит нас.*

Вся наша жизнь, это призывание мудрости Даттатрейи. Даттатрейя есть глубоко в нашем сердце, но мы его не видим и не слышим, потому что наше сознание направленно наружу, не смотрит вовнутрь. Мы или ищем счастье в этом мире, во внешнем мире, даже если мы прекрасно знаем, что его невозможно найти, мы все равно продолжаем жить просто по привычке, смотреть наружу и искать это счастье.

Наш ум не улавливает нашего внутреннего Даттатрейю, природа Даттатрейи внутри нас, но она запечатана, скрыта, свернута. Ее еще предстоит распечатать. Даже когда мы представляем себя Даттатрейей или слышим истины Адвайта-веданты «Ахам Брахмасми», это еще не факт, что мы в этом реально находимся. Поэтому есть три таких понятия:

Даттатрейя Основы, Даттатрейя Пути и Даттатрейя Плода.

Что такое Даттатрейя Основы?Это изначальное сознание, исконное осознавание, которое присуще нам, это наша внутренняя природа. Изначальное осознавание, как Даттатрейя Основы присуща всем, т.е. каждый в потенциале является бессметным божеством, Абсолютом. Но этот потенциал еще надо раскрыть, поэтому есть Даттатейя Пути, это когда мы смотрим на изображение Даттатрейи, визуализируем себя в облике Даттатрейи и упражняемся, преображаемся в Даттатрейю. И когда мы чувствуем себя: «Да, вот я Даттатрейя, значит мы являемся в это время Даттатрейей пути, мы с ним объединяемся. Даттатрейя Пути, это благословенная форма Даттатрейи, его вибхути, милость проявления его иллюзорного тела, дошедшая до нас чудесным образом. И считается, что Даттатрейя посылает нам свои эманации в виде коренного гуру, в виде мурти, в виде священных текстов, таких как «Авадхута Гита», «Даттатрийя упанишады», «Трипура Рахасья», передачи, иллюстрации в виде храмов, своих скульптур, и это все Даттатрейя Пути, который к нам приходит.

Даттатейя Плода, когда мы достигаем реализации, мы реально становимся Даттатрейей, например, проходим 16 ступеней Кала, обретаем седьмую землю мудрости и становимся Брахмой-Творцом или Даттатрейей различных миров, эманирующих иллюзорные тела, реализуя в самадхи освобождение. Все это называется Даттатрейя Плода.

Сам Даттатрейя не разделен никогда, это единое сознание и единое божественное существо. Но поскольку мы живем в разделенном мире и сами разделены, то такое разделение для нас реально.

Что такое избранное божество? Избранное божество, это некая божественная сила, которую мы призываем. Эта божественная сила внутри нас и снаружи. Во вселенной всегда есть существа, которые находятся гораздо выше нас на ступенях духовной эволюции. Идти по духовному пути вовсе не означает оставаться людьми. Если кто-то думает, что мы всю жизнь будем оставаться людьми, конечно это не так. Даже в течение нескольких жизней мы меняем свой статус. Может в следующей жизни кто-то будет богами, кто-то сиддхами, а кто-то станет духами, духами предков, мы уже не будем людьми и будем смотреть на людей как на другую цивилизацию.

Идти по духовному пути, это взбираться вверх по эволюционной лестнице. И первый шаг, который мы делаем, мы становимся садху. Важно понять, что та практика, которую мы делаем в качестве людей, это некая подготовка. Невозможно всю жизнь оставаться людьми, потому что люди, это определенный класс существ, с определенными эволюционными целями и эволюционными задачами.

Каковы цели и задачи людей? Эволюционные цели и задачи людей – стать садху. Для чего воплощаются на земле люди? Чтобы стать садху, пройти все уроки, искушения, соблазны, стать садху и перейти в следующий класс. Неважно, сколько этих воплощений. Но когда мы становимся садху, настоящими садху, то наша карма людей близка к завершению, она исчерпывается. Может еще две-три жизни или пять-шесть жизней – это не так уж много с точки зрения воплощений, и мы – как ракета уходит из земли в более высокие сферы. То есть состояние садху – это второй статус, в который мы переходим, когда нам надо просто завершить остаточные кармы, нам надо исчерпать их окончательно.

Когда мы начинаем духовную практику, то мы находимся в таком переходном периоде, когда кармы людей исчерпываются, и мы постепенно становимся садху. Но надо понять, а что такое садху, как думают садху, как они живут, какова их культура, этика, ценности? Это как другой класс существ. То, что для людей важно, для садху неважно, и наоборот, то, что для садху важно, людям кажется безумием. Это большое различие, это надо понять. Успех в духовной практике зависит от того, насколько мы сумеем впитать ценности садху, культуру, этику садху, их ментальность и станем полноценными садху. То есть успех в садхане, это не то, что мы читаем мантру, делаем асаны. Если мы остаемся людьми, делая все это, все равно мы остаемся людьми.

Множество людей тоже ходит в храмы, множество людей делает асаны и пранаямы, очень успешно, даже лучше некоторых йогов. Но не в этом дело, это все внешнее, не стоит придавать значение внешнему. Здесь главное – состояние ума, направленность сознания. Духовный рост, это прежде всего становление для садху, вхождение в полноценное состояние.

Садху не ищет счастья в материальном мире, он ищет его внутри, хотя он может действовать вполне адекватно в материальном мире. Садху живет категориями освобождения, садханы, для него важны принцип самайи, связь с Ишта-дэватой, созерцание. То, что интересует людей, для садху не интересно. Это как человеку, который учится в школе детский сад не интересен.

Когда мне исполнилось шесть лет, я собрал все свои игрушки, солдатиков и прочее в один кулек и сказал родственникам, чтобы они куда-нибудь их выбросили или отдали. Они спросили: «А чего это так резко?» Я сказал: «Все, школа началась, детство закончилось, все это не надо уже, я вырос». В один день, в одно мгновение это произошло, это отпадает само. И вот когда все игрушки мира людей отпадают сами и вы четко видите свою цель, это признак того, что вы стали садху по-настоящему. Тогда все упражнения, которые вы делаете, конечно будут имеет большое значение.

Но стать садху, это определенный эволюционный шаг для человека, всегда есть более высокие существа и эти существа выше, чем садху: джняни, сиддхи, дэваты, махадэваты. Даттатрейя, это божественное существо, которое мы относим к Махадэватам, он одновременно и сам Абсолют Парабрахман, но как манифестация, это Махадэвата, соединяющий в себе и Брахму и Вишну и Шиву. Божественные существа, это великие космические игроки. Например, если у вас в детстве было у представление о супер-героях, то вы можете представить себе так: это ваш внутренний супер-герой, который еще не пробудился.

Это глобальные, непостижимые космические силы, играющие во вселенной. Эти силы не ограничены ничем. Они могут быть безличные, проявлять иллюзорные формы, иметь миллиарды иллюзорных тел. Их невозможно понять, поскольку их мышление непостижимо, их цели неподвластны человеческому разуму, их мудрость неуловима для нашего ума. В них можно только верить, призывать их и отождествляться с ними, сливать с ними свое сознание.

И одна из этих сил, это изначальный гуру всех гуру, это Даттатрейя, это великий, божественный, космический игрок, пребывающий за пределами времени и пространства. Нет того, чем не мог быть Даттатрей. Даттатрейя, это все – Брахма, Вишну, Шива, Велес, Один, Тор, Гермес-Трисмегис, Падмасандбхава, Лао Дзы, Миларепа, Тирумулар, Шанкара, Рамалинга, все это Даттатрейя. Нет того, кем бы не мог быть Даттатрей – Рама, Кришна… Путь Дататрейи – это путь игры, великой естественной свободы, путь интуитивной игры с реальностью. Это путь спонтанной мудрости, основанной на понимании мудрости.

Сначала путь этот для нас очень непонятен, очень запределен. Но тот, кто ищет Даттатрейю с чистым умом, преданным сердцем и концентраций, он найдет этот путь. Даттатрейю описывают как Бхагавана, Бхагаван, это тот, кто обладает различными качествами совершенства. Любое существо в потенциале является Бхагаваном, но Бхагаван в истинном смысле, это тот, кто реализовал эти совершенства.

Когда Парабрахман принимает форму Нишкалы, то он проявляется как чистое пространство, пустота без качеств, когда он принимает аспект Сакала, он проявляется как Ишта-Дэвата, как избранное божество, наделенное качествами. И вот Даттатрейя, это Парабрахман в форме Сакала, Парабрахман с качествами.

Духовная реализация, это не означает постичь только принцип пустоты, без качеств. Это означает постичь сначала принцип пустоты, а затем проявить различные силы в полноте проявления качеств. Есть такая поговорка: «Без избранного божества, если у тебя нет Ишта-дэваты, не обретешь сиддхи». Почему? Потому что Ишта-дэвата – это и есть ваши сиддхи. То есть Ишта-дэвата, это проявление нашей ашвайрья-шакти – сила божественного всемогущества, крийя-шакти, иччха-шакти – сила божественной воли.

Итак, Даттатрейе присуща ашварья. Ашварья переводится как совершенная божественность или божественное всемогущество. Даттатрейя обладает полнотой божественности, хотя скрывает ее за различными масками. Даже мать его не могла познать глубину Даттатрейи. Когда она считала его ребенком и сказала: «Если ты хочешь стать саньяси, можешь уходить в саньяси, но ты должен отдать то, что мне принадлежит и мне по праву принадлежит твое тело». Так она хотела удержать его от принятия саньясы. Тогда Даттатрейя вывернул свою кожу наизнанку и сказал: «Хочешь брать это тело, можешь взять, оно твое». И тогда она увидела очень ослепительный свет, и ее ум совершенно изменился, она поняла, что никогда не знала своего сына. И она сказала: «Хорошо, можешь уходить в саньяси, я заблуждалась».

Даттатрейя не является телом, поскольку он Ишвара, источник всех тел. Считается, что у Ишвары все тела, это как бы части его тела. Например, есть измерение Вишва, это вся наша вселенная, все живые существа, населяющие вселенную, составляют принцип Вишва. Все люди, все животные, все птицы, все существа нижних миров и все тела, которые населяют – это одно большое тело, называемое Вишва и это тело Ишвары.

Другой уровень, это Тайджаса. Все преты, духи, духи предков, божественные существа, все астральные существа составляют одно большое тело Ишвары, называемое Тайджаса. Все, что есть в астральном мире, все тонкие тела людей, колдунов, магов, различных привидений, это одно большое тело.

Наконец, есть измерение Праджня. Все космические духи, все бесконечные уровни сознания составляют одно большое тело Ишвары, которое именуется Праджня. Все эти три уровня – Вишва, Тайджаса и Праджня – это три различных аспекта одного тела Ишвары, Владыки Вселенной. И Даттатрейя является таким Ишварой, обладающий всеми этими телами.

Однажды Даттатрейя был духовным учителем, он имел тело юноши, и у него было много духовных последователей. И эти последователи ходили за ним, пытались все время находиться рядом с ним и хотели получить его благословления. И это его утомляло, потому что он хотел вести жизнь в уединении. Он прятался от них, но они его все равно находили, так их притягивала его личность. Тогда он зашел на дно озера и просидел там сто лет, в надежде, что те, кто не имеет терпение, покинут его, но большинство из его последователей тоже сидели на дне озера и ждали его. И через 100 лет, когда он вышел из озера, и увидел, что все равно его последователи ждут его. Тогда он решил сделать так, чтобы часть людей омрачилась своим сознанием, потеряла веру в него и ушла. Тогда он представил справа от себя девушку, которая была аспектом его энергии, и визуализировал бутыль с вином. И под руку с девушкой и с бутылем вина в руке он вышел из воды. Он подумал, что те, кто имеет фиксированное представление, покинут его в результате отвращения. Таким образом, ему будет спокойно.

Это так и произошло. Некоторые из этих существ, которые были его последователями, разочаровались в нем и начали осуждать его. Они сказали, что он нарушает правила эстетического поведения, что он совершил духовное падение и не является аскетом. Но остальных не удалось провести Даттатейи. Они сказали Даттаттрейи: «Господь Даттатрейя, Бхагаван, Ты являешься тем, кто находится за пределами всех ограничений, поэтому тебе не ввести нас в иллюзию твоими играми и твоей майей. И они остались с Даттатейей.

У учеников Даттатрейи было воспитано чистое видение, поскольку находясь рядом с Даттатрейей невозможно не достичь пробуждения. Или человек уходил от него, убегал смущенно или достигал просветления. Потому что чистота и чистое видение – это сущность Даттатрейи. Различными способами и проверками Даттатрейя добивался того, что либо ученик понимал, что такое чистое видение, либо он шокированный не мог к нему даже приблизиться.

Брахман Вишнудатта не мог дважды подойти к Даттатерейе, потому что у него проставление о святости расходились с поведением Даттатрейи. Он ожидал видеть великого авадхуту, святого, а увидел нищего, который полупьяный выпрашивал куски мяса. И только тогда, когда ему в третий раз сказали: «Или ты сейчас подойдешь к Даттатрейи или у тебя больше никогда не будет никакого шанса», только тогда он отважился подойти к Даттатрейи. Даттатрейя всячески вел себя так, чтобы отвратить от себя людей своим шокирующим поведением. Но когда к нему приближались, то они обнаруживали, что это великая святая личность, а то, что он проявлял, это было его мороком, магией, майей, которую он как пыль пускал в глаза людям, в надежде, что они утратят веру и уйдут от него.

Это стиль Даттатрейи. Стиль Даттатрейи таков, что он говорит: «Сначала, дорогой друг, обрети чистое видение, а потом проси мою милость. Не проси моей милости, пока ты не обрел чистое видение. Это не потому, что Даттатрейя надменен и жесток и не имеет сострадания, наоборот, это его сострадание прямое. Потому что он знает, что невозможно обрести духовное благословение, если мы не проделаем духовную работу вначале. Даже если тысячи Будд или богов спустятся с неба и захотят дать нам свое благословение, то если у нас не будет чистого видения, это все будет бесполезно. Они могут касаться нас лотосами нашей макушки, из своих божественных сосудов на нас лить божественный нектар литрами, давать мудры, благословения, шактипад, вешать на нас гирлянды, но если мы будем закрыты для этого чистого видения, то это все не сработает, потому что закон эволюции таков, что каждая душа развивается самостоятельно на основе свободы воли и против ее воли невозможно ее сделать святой и невозможно ввести в чистое видение.

Когда царь Дхармакирти пришел к Даттатрейи, то Даттатрейя предстал перед ним полу-пьяный, в его комнате была женщина и он сказал: «Да, я когда-то занимался йогой, а сейчас все растерял. Я такой образ жизни веду, невероятно, что ты мог поверить, что я тебе чем-то помогу. Так что не трать время, лучше уходи». Дхармакирти, наслышанный о таких играх Даттатрейи все равно не сдавался и просил его дать ему благословение. И Даттатрейя периодически то пинал его, то плевал на него, иногда вообще его игнорировал, но царь не утрачивал веру в Даттатрейю. Наконец, когда Даттатрейя увидел, что Дхармакирти непоколебим, он предстал перед ним в своей божественной форме и сказал: «Ну теперь я вижу, что ты готов получить благословение».

Весь мир – это такое проявленное тело Даттатрейи, которое проверяет нас. Мир поворачивается к нам различными сторонами и мы постоянно не узнаем эту божественную сущность. Только когда мы будем достаточно чисты и чистое видение станет для нас нашими глазами, тогда мы увидим мир, как проявленное тело Даттатрейи, мы начнем получать его благословение.

И когда мы думаем: «Почему же у меня нет чистого видения? Его нет потому, что мы не живем на небесах и сами мы не боги. Надо сказать, что миру людей, сансаре, не присуще чистое видение и людям оно не присуще по праву, оно присуще божественным существам. Чтобы обрести чистое видение – нужно проделать духовную работу, нужна тапасья, нужно очистить себя. Чистого видения мы не можем иметь потому, что на наших глазах как бы повязка и эту повязку надо снять. Когда мы снимем эту повязку, мы ничего, кроме чистого видения не обнаружим. Эта повязка есть наша карма, васаны, самскары. Мы смотрим на мир через эту повязку и никто эту повязку не может снять кроме нас самих. За другого не возможно пить мед, нельзя любить за другого, может каждый человек только собственной духовной работой. Но гуру может дать благословение и метод, божество может дать крипу – благословляющую милость Ануграхи, но снимаем повязку мы сами благодаря различающей мудрости – джняни, садхане и тапасье.

Даттатрейе присуща божественная сила, это способность проявлять панча-крийю – пятиричные деяния: творить, поддерживать, разрушать, благословлять, вводить в иллюзию и проявлять божественное. То есть, как Ишвара, Даттатрейя может проявлять сришти-шакти, стхити-шакти, тиротхана-шакти, самхара-шакти, ануграха-шакти – это его качества.

Даттатрейе также присуща совершенная божественная слава. Что это значит? Это расширенная аура, бесконечная световая аура, она называется видхути – приявление его благословения, милости как Ишвары – Владыки Вселенной. Слава Даттатрейи, как Бхагавана, его аура везде проникает, ничем не ограничена, она проявляется в виде его мудрости, благословения, вдохновения, света.

Также ему присуще совершенное процветание – шри. Процветание, это не совсем удачный перевод, шри, это энергия удачи, это такое очень объемное понятие, энергия счастья, можно так сказать. Везение, удача, процветание, здоровье, успех, слава все это шри. И Лакшми также называют Шри, это особый тип энергии счастья, который излучается Даттатрейей и является его природой.

Часто можно видеть, как люди чувствуют себя в жизни неудачниками и особенно сейчас это самый обидный термин, когда это человеку скажут. Раньше мужчина обиделся, если бы ему сказали, что он не мужчина, он бы переживал за свои качества, то сейчас это не очень обидно, но если ему скажут, что он неудачник, то это действительно может очень обидеть человека. Сейчас термин шри становится важным для многих людей. Есть даже различные психологические тренинги, курсы, где учат как стать удачливым, как стать смелым. Но это счастье и удача изначально присущи нашему «я». Оно присуще Бхагавану Даттатрейи, но оно запечатано, не раскрыто пока. Процветание, успех, храбрость, хорошее здоровье, долгая жизнь, свободное время, разнообразные умения, защищенность, для семейных – дом, брак, дети, счастье, удобства, благополучие, все это принцип Шри. И Даттатрейя наделен этим принципом и может каждого благословлять, кто к нему обращается.

Также Даттатрейе присуща джняна – духовная мудрость. Это прежде всего сахаджа- естественная природа, знание своей полноты Абсолюта Брахма ахам-бхавы. Это не то знание, которое можно получить, задавая вопросы и получая на них ответы. Знание Даттатрейи прямое, вне логики и концепций.

Вчера ко мне подсел человек и сказал, что в резолюции у меня вот так написано, что это несостыковочка, а вот здесь что это значит? Я говорю: «Да вы не обращайте внимание, попробуйте почувствовать просто бхаву, это все лексика, орфография, слова. Можно так написать, можно эдак, какая разница. Главное, чтобы оно выражало суть». И когда наши умы погрязают в разнообразии, мы пытаемся логически действовать, от ума, оценивать что-нибудь, делать выводы и принимаем решения на основании этого, мы промахиваемся мимо сути. Видим форму, а содержания не видим. Знание Даттатрейи не такое. Это джняна, эта самая суть, из которой разворачивается все эти относительные и мелкие вещи. Если вы знаете суть, то мелкие вещи естественно будут разворачиваться правильно. Суть – это знание тождественности Брахмана.

Взять, допустим, арийский конгресс, который у нас проводят. Если мы чувствуем, какая бхава должна быть у конгресса – величественная, запредельная, колоссальная, и если мы все делаем, чтобы эту бхаву проявить, то конгресс проходит хорошо, правильно и все в нем чудесно. А если мы это не понимаем, какие бы мы документы не писали, какие бы не решали организационные вопросы, он не удастся, потому что бхавы не будет и все остальное тоже не будет. И люди забывают про бхаву и тонут в разнообразии мелочей. Это разнообразие мелочей есть иллюзия, майя, околдовывающая души людей. Иногда и религиозные люди тонут в разнообразии священных текстов, ритуалов, различных названий, форм миллионов божеств и во всем путаются. Но наша задача понять это единство, называемое бхавой, это джняна Даттатрейи, а затем из этого мы можем играть разнообразием как угодно, но никогда не отождествляться. Даттатрейя обладает полнотой такого знания, и Авадхута Гита – это пример такого знания Даттатрейи.

Наконец, шестое качество его, как Бхагавана, это отречение – вайрагья. Несмотря на то, что Даттатрейя может проявляться в любом из миров, он всегда независим от мира, он отрешен от него, он свободен от желаний, от своего «я», от кармы и ее последствий, от действий и плодов. Он может играть как угодно, не подчиняясь законам этики и морали людей, потому что Даттатрейя не человек и судить его по законам морали и этики людей, это не правильно, это совсем не подходит. Он никогда не касается кармы, потому что для него никогда не существует ни кармы, ни причин, ни следствий, для него все игра. Все объекты есть он сам, как Брахман, его энергии. Для Даттатрейи весь мир, это Великая Мать, а сам он Парабрахман, являющийся супругом этой Великой Матери, мужским аспектом, а Шакти проявленная энергия есть Великая Мать, проявленная как его супруга. Таким образом, Даттатрейя все время играет, но никогда не связывает причину и следствие своими действиями.

Нам как садху надо постепенно видеть суть и оценивать себя и друг друга не по внешним признакам на основе причин-следствий, а на основе принципа игры. Например, многих святых люди обсуждают и оценивают со своей колокольни, со своей человеческой точки зрения: вот сделал так-то, вот это то-то. Но вот представьте, что есть инопланетянин и он пролетает над дорогой на вимане, а кто-то говорит: «О, пролетел на красный свет!» Он не то, что пролетел на красный свет, он может пролететь куда угодно, для него законы светофора не писаны, на то он и инопланетянин. Бесполезно его судить по человеческим законам, он им не подчиняется, когда он хочет, прилетает, когда хочет, улетает и люди ему не указ, они могут только изумиться или испугаться. Что уж говорить о Даттатрейи, потому что инопланетянам далеко до Даттатрейи. Даттатрейя, это божественный космический игрок Бхагаван, поэтому никакие принципы и правила для него не писаны, не мыслимы. Как бы он ни проявился, что бы он ни сделал, это всегда благо. Просто людям невозможно понять запредельное более высокое сознание.

Когда мы призываем Даттатрейю, визуализируем его. То следует настраиваться на эти шесть качеств Бхагавана и затем, преображаясь внутри, мы понемногу должны пропитываться этими качествами. Если я преображаюсь в Даттатрейю, значит я тоже немного становлюсь Бхагаваном. И призывать благословение Даттатрейи, значит открываться в себе этим качествам.

В Адвайте мы не говорим, что есть Бхагаван, а есть джива – душа и между ними никогда непреодолимая пропасть. Нет такой двойственности, в Адвайте душа и Бхагаван – это одно, но душа должна узнать себя как Бхагавана. Это не дано ей сразу по праву, это то, что предстоит ей сделать в результате тапасьи.

Есть описание атрибутов, качеств Даттатрейи. Его тело обладает 32-мя божественными качествами и 12-ю малыми качествами. Он может проявляться в различных аспектах. Самое главное для нас, это постоянно направлять ум на Даттатрейю, искать Даттатрейю. Даттарейя не так прост и он не сразу открывается. Если мы будем прилагать усилия, то мы его обнаружим. Весь проявленный мир в каком-то смысле, это его иллюзорное тело, но чтобы найти Даттатрейю, получить его благословение, надо приложить тапасью, увидеть его.

Поскольку Даттарейя, это изначальный Гуру всех Гуру, то садхана призывания Даттатрейи и медитация на него это также Гуру-йога. То есть, Гуру-йога, это метод, когда ученик объединяет свой ум с умом гуру и через это получает реализацию, через поддержание духовной связи. Чтобы получить благословение и добиться успехов в духовной практике, считается следует рассматривать коренного гуру как проявленную форму Ишта-дэваты. Таким образом Даттатрейя проявляется трояко: во внешнем мире как коренной гуру, на тонком уровне он проявляется как избранное божество, в которое вы преображаетесь, на тайном уровне он проявляется как природа ума, чистое пространство осознавания. И когда мы медитируем на Даттатрейю, со временем мы очищаем ум и обнаруживаем присущие нам три иллюзорных тела, то есть наше пространство «я есмь» проявляется как тело мудрости Даттатрейи, наше тонкое тело, преображаясь в иллюзорное тело, проявляется как сама форма Даттатрейи и наше физическое тело проявляется как совершенное тело Даттатрейи.

Как это можно понять? Физическое тело можно уподобить аватару в компьютерной игре, весь мир сансары можно уподобить как компьютерная реальность, но этим аватаром –этим телом кто-то управляет. Наш ум не управляет телом, он только задает некоторые параметры и качества.

 И кто пользователь этого тела? Пользователь этого тела – это Бхагаван Даттатрейя. Если нам удастся отрешиться от этого тела, от его собственных желаний и сказать: «Не моя воля, а твоя, пользователь, делай через это тело что хочешь», то Даттатрейя проявится полностью в момент такой самоотдачи. Но поскольку у нас есть искусственный интеллект, собственные данные, как бы наша иллюзорная личность аватара, то иногда мы не хотим слушать этого божественного пользователя. То есть Даттатрейя играет через эти тела, развлекается, получает опыт. Но поскольку у нас есть идея самости, самобытия, мы не даем полностью наслаждаться ему этой игрой, мы постоянно вмешиваемся, включаем свой ум, свою волю. И тогда он говорит: «Ну, пожалуйста, делай как хочешь». Но наши возможности и возможности Даттатрейи несоизмеримы и мы не доверяем Даттатейе внутри нас как божественному пользователю и пытаемся делать сами. Мы хотели как лучше, а получается как всегда, потому что мы это все делаем по человечески. Если же нам удастся отпустить эго, отойти в сторону и призвать этого божественного пользователя, чтобы он действовал через нас, постепенно мы будем входить в состояние игры и чистого видения. Есть такой диалог в виртуальной реальности, одна программа спрашивает другую: «Слушай, а ты веришь в пользователя?». А та отвечает: «Нет, это все сказки старых программ».

Таким же образом и мы являемся чуть более сложными искусственными существами, с искусственным интеллектом. Эго и все это искусственно, накопленное. Но если мы обнаружим в себе этого божественного пользователя и сумеем отдать свою волю эго, то этот божественный пользователь сможет проявить всю полноту действия через нас, всю свою мудрость и все качества Бхагавана будут нам присущи. То есть эго ничего не проиграет, а только выиграет.